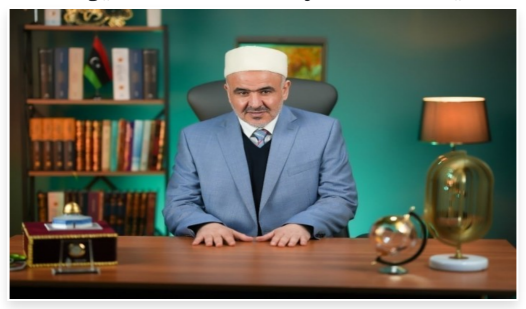
# الرسالة المحمدية الخالدة□□ الرحمة المهداة للعالمين



الثلاثاء 8 أغسطس 2023 01:31 م

#### د] على محمد الصلّابي

لاـ شكُ أنّ الـدفاع عن النبي □، وكتابنا العظيم، واجب شرعيّ عقليّ، ولعل من أوجه ووسائل الـدفاع المهمة في زماننا هو تعريفُ الأمم والشعوب وأبناء الثقافات المختلفة، بالقرآن الكريم، والـتي يجهـل كثيرٌ منهـا مقاصـدَه العظيمـة في التوحيـد والعدالة، والتنوع، وتكريم الإنسـان، ومعرفـة تاريـخ الإنسانيـة الحقيقي، والتعريـف بالأخلـق الـتي دعـا إليهـا النبيّ □، والقيـم الساميـة الـتي تمثّـل بهـا ودعـا إليهـا، والتعريفُ بهـا والدعوة إليهـا، كلّ ذلك من أعظم مناصرته □□

وإن إتقان أساليب الدعوة الحديثة، ووسائلها المتعددة والمتنوعة من وسائل الإعلام المعاصرة، تدخل ضمن مناصرة النبي □، كما أن مناصـرة النبي □ يجب أن تتنوع بين المناصـرة العقليـة والوجدانيـة والعاطفيـة والمنطقيـة، وينبغي أن ترتكز على فكرة الأخذ بالأسـباب، والمدافعة في عالم العقائد والثقافة والأفكار، وذلك من خلال بيان القيم والأفكار والمبادئ الإسـلامية العظيمة التي أسّسـها، والحضارة الإسـلامية التي تركها على بناء متين حتى انتشرت عطاءاتها وآثارها في العالمين□ وإن العقيدة الإسلامية العظيمة هي امتداد لموكب الأنبياء والمرسـلين من عهد أبينا آدم (عليه السـلام)، والتي أجابت عن كثير من الأسـئلة الوجوديـة الكبرى التي يبحث عنها الإنسان في الحاضر والمستقبل□

ولَّذَلك يخص هذا المقال الكلام على أهم الجوانب التي تميزت بها الرسالة المحمدية العظيمة الخاتمة، والتي بها كَمُِلَ الدين، وتمَّتِ النعمةُ الربانيةُ على البشرية، إذ قال تعالى: {الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً} [المائدة: 3]. وتتميّز الرسالة المحمدية التي حملها سيدنا رسول الله [، عن الرسالات السابقة كلّها بجملةِ خصائص في مقدمتها: (ركائز الإيمان ص

#### 1 ـ إنها رسالة عالمية

جاءت رسالةُ الإسلام عامةً إلى الثقلين: الإنس والجن، وإلى الأبيض والأسود، وهذه من الخصائص الكبرى المميّزة للإسلام، فإن الرسالات السابقة كانت خاصةً بأمة معينة، وتنقضي بزمان مححّد، وقد قال تعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ} [ابراهيم: 4]. وقال سبحانه وتعالى: {وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ \*} [فاطر: 24]. وأمّا خاتم النبيين محمد (ص) فقد خاطبه الله تعالى بقوله تعالى: {يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا} [الاعراف: 158]. وقال تعالى: {تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا \*} [الفرقان: 1]. وقال تعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا} [سبأ: 28].

## 2 ـ أنها تحقق المصلحة وتدفع المفسدة

إنّ الرسالةَ المحمّدية جاءت لجلب الخير للناس ، ودفع الشرِّ وأشكال الضرر عنهم ، فهي ليست للعبث أو الهزل أو اللهو ، ولم تأتِ كذلك لتجلب للإنسان الحرجَ والشقاءَ ، ولكنّها جاءت جادّة في دفع المفسدة ، وجلب المنفعة ، حتى إذا ما تحققت للناس عناصرُ الخير والراحة والسعادة والاستقرار ، فقد تحققت مقاصدُ الشريعة على التمام ، يقول الشاطبيُّ في هذا الصدد: إنّ تكاليفَ الشريعة ترجعُ إلى حفظِ مقاصدها في الخلق ، وهذه المقاصدُ لا تعدو ثلاثة أقسام:

أحدها: أنِ تكون ضرورية□

وثانيها: أن تكون حاجية□

وثالثها: أن تكون تحسينية□

فأمّا الضرورية فمعناها أنّها لابدّ منها في قيام مصالح الدين والدنيا بحيث إذا فقدت لم تجر مصالحُ الدّنيا على استقامة ، بل على فسادٍ وفوتِ حياة ، وفي الحياة الأخرى فوت النجاة والنعيم ، والرجوع بالخسران المبين□

ومجمـوع الضـروريات خمسةٌ وهي: حفـظ الـدين ، والنفس ، والنسـل ، والمـال ، والعقـل ، وقـد صـانت الشـريعةُ كلاً مـن هـذه الضـروريات ، وأوجبت لصونها عقوبات ، كالقصاص في القتل ، والحد في الزني والقـذف والسرقة وشرب الخمر□

وَأُما الحاجيات فمعناها أنها مفتَقَرُ إليها من حيثُ التوسعة ، ودفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة ، ومن أجل ذلك شرعت الرخص المخففة في العبادات ، كإباحةِ الإفطار للمسافر والمريض ، وشرعت في المعاملات عقودَ القروض والمساقاة وغيرها

وأما التحسينات فمعناها الأخذُ بما يليقُ من محاسن العادات ، وتجنّب ما تأنفه العقول الراجحةُ ، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق ، وذلك كالطهارة وستر العورة ، وأخذ الزينة ، وآداب الأكل والشرب، ومجانبة الإسراف والإقتار وغير ذلك□ (ركائز الإيمان ص 257). وخلاصةُ القول: إنَّ الإسلامَ بعقائده وشرائعه ونُظمه وتعاليمه ومعانيه إنّما جاء ليحقّق للإنسان الحياةَ الفاضلة الكريمة التي تتجسّدُ فيها أسبابُ المصالح ، وتندفعُ فيها أسبابُ المفاسد∏

إنّ الأنظمة الوضعية التي وضعها البشر لم تفلحْ في صبغ الحياة البشرية بصبغة الأمن والسعادة والاستقرار، فضلاً عن إخفاقها الذريع في دفع الضرر والفساد على وجه الأرض ، بل إنّ الحقيقة المرة هي أنّ هذه المبادأى والنظم التي صنعها البشر قد أفلحت في إغراق الإنسان في جحيم الكوارث والماسي والويلات ، وأوردته مواردَ الشقاء والعيش البائس ، ذلك العيش المنكود ، الذي تجسِّد في حصائل متعددة من الأمراض والحروب والمجاعات والقلق ، والأحزان ، وهي أضرارٌ ومفاسدُ يعاني منها الإنسان ، وسيظلّ يعاني حتى يهتدي ، فيعودُ إلى الصواب بعد أشواط طوال من الويلات والأرزاء□

### 3 ـ رحمة الدعوة المحمدية

إن الله لم ينزل هذا الدين أصلاً، ولم يرسل محمداً ليعنت به الناس ، قال تعالى: {إِنْ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَوُّوفٌ رَجِيمٌ \*} [البقرة: 143]. فالسماحةُ من أكبر صفات الدعوة المحمدية ، قال رسول الله (ص): «أحبُّ الذّينِ إلى اللهِ الحنيفيةُ السمحةُ»، ويرجعُ معنى السماحة إلى التيسير المعتدل ، وهو معنى اليسر الموصوف به الإسلام: {يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ} [البقرة : 185]. ومن سماحة الدعوة المحمدية إنكارها على أصحاب النزعات المتطرفة والذين يحرّمون الطيبات والزينة التي أخرج لعباده [قلاً مُلَّا طَيِّبًا عَلَيْ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \*وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالاً طَيِّبًا وَالنَّهُ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \*وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالاً طَيِّبًا وَاللَّهُ اللَّهُ الْذِي اللَّهُ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ \*} [المائدة : 87 ـ 88].

ً وهذه الآية التُريمة ُ تَبيّن ُللمسلمين حقيقةً منهج الإسلام في التمتع بالطيبات ومقاومة الغلو الذي وجد في بعض الأديان أو عند بعض المتنطعين□ (سماحة الإسلام ، عمر بن عبد العزيز ص 370).

ومن سماحة الـدعوة المحمدية ما يتبعه من منهج في الدعوة إلى الله عز وجل وجدال المنافقين، ففي القران الكريم قال تعالى: {ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ} [النحل: 125].

ً ومن تأَمل الآية الكريمة يجد أنّها لا تكتفي بالأمر بالجدال بالطريقة الحسنة، بل أمرت بالتي هي أحسن، فإذا كان هناك طريقتان للحوار والمناقشة إحداهما: حسنة، والأخرى أحسن منها، وجب على المسلم أن يجادِلَ بالتي هي أحسن جذباً للقلوب النافرة، وتقريباً للأنفس المتباعدة□ (الإيمان بالقران والكتب السماوية للمؤلف ص 94).

ومن أبرز الميزات الـتي تتحلّى بهـا الـدعوة المحمديـة بأنهـا سـهلةٌ ميسورةٌ، وهي بطبيعتهـا تعـارِضُ المشـقة، وتنفي أيـة صورة من صور الضـيق والحرج، وإن في القران الكريـم والســنة المطهرة نصــوص كـثيرة تنفي كــل أنـواع الحرج الــتي لاــ يطيقهـا الإنســان أو يشــق عليه احتمالها، ومن أدلة التيسير□

قوله تعالى: {يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ} [البقرة : 185].

وقــال ســبحـانه: ۚ (يُرِيـدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفُ عَنْكُمْ وَخُلِـٰقَ الإِنْسَانُ ضَـعِيفًا\*} [النسـاء : 28]. وقـال تعـالى: {فَإِنَّ مَعَ الْعُشِـرِ يُشِـرًا\*إِنَّ مَعَ الْعُشِـرِ يُشِـرًا\*} [الشرح : 5 - 6]. وقال تعالى: {وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُشِـرًا\*} [الطلاق: 4]. وقال تعالى: {لا يُكلِّفُ اللَّهُ نفسهاً إلا مَاْ أَتَاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْر يُسْرًا\*} [الطلاق: 7].

إنّ من خصائص الرسالة المحمَّدية العظيمة، أنها محفوظة بحفظ الله تعالى لها، فإنه لما كانت الرسالات السابقة مرهونةً بوقت معين ، ورمان محـدود ، لم يتكفـل الله تعـالى بحفظها ، بل وكل حفظها إلى علماء تلك الأمم، التي أنزلت إليها ، فأوكل حفظ التـوراة إلى الربانيين: {وَالرَبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اللهِ تُحْفِظُوا مِنْ كَتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً} [المائدة: 44]. ولم يستطع الربانيون والأحبارُ حفظ كتابهم ، وخان بعضُهم الأمانةَ ، فغيروا وبدّلوا وحرّفوا ، أمّا هذه الرسالة الخاتمة فقد تكفّل الله بحفظها، ولم يكل حفظها إلى البشر ، قال تعالى: {إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ\*} [الحجر: 9]، وحفظ كتابها من التحريف والتبديل: {لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مَنْ نَزْلِنًا وَصَلَت : كَا

#### المراجع:

- الإيمان بالرسل والرسالات، على محمد الصلابي□
- الإيمان بالقران والكتب السماوية، على محمد الصلابي□
  - ركائز الإيمان، محمد قطب
  - سماحة الإسلام، عمر بن عبد العزيز□